
Le sang des Christs contemporains
Contestations, inversions, personnification

Jérôme COTTIN



1. Le sang christique représenté dans l’art (des 
siècles passés) exprime essentiellement des débats 
théologiques

• Le sang du Christ et l’agneau pascal : deux significations 
contradictoires (catholique versus luthérien)

• L’homme de douleur, (le Christ montre ses plaies) : une 
image refusée par la Réforme



Giotto, 
Crucifixion, 
(fresque)
1306
Padoue, chapelle 
des Scrovegni

Giovanni Bellini,
Le sang du rédempteur, 1460-65
Londres, National Gallery

Afin d’exprimer visuellement le dogme 
de la transsubstantiation (le vin devient 
le sang du Christ lors de la célébration 
eucharistique), le sang du crucifié est 
recueilli par des anges dans un calice, 
destiné à la communion



L’iconographie 
luthérienne va 
contester cette 
interprétation, 
par une contre-
représentation

Lucas Cranach (Père et 
fils), 1555
Crucifixion, 
panneau central  (370 x 
309 cm) du retable.
église luthérienne St-
Pierre St-Paul,
Weimar
(Herderkirche)



Cranach a dévié le jet de sang, lequel arrive sur la tête du 
peintre, qui s’est auto-représenté au pied de la croix, 
devant un épisode faisant allusion au peuple hébreu 
dans le désert (cf. Ex 24,8 où Moïse scelle l’alliance de 
Dieu avec son peuple en l’aspergeant de sang) : 

Ex 24,8 : « Moïse prit le sang, en aspergea le peuple et dit : ‘Voici le sang 
de l’alliance que le Seigneur a conclue avec vous, sur la base de toutes ces 
paroles’ ».

La signification théologique de son geste artistique est confirmée par la 
présence du réformateur Luther à ses côtés, qui tient une Bible ouverte



Conflits théologiques en images :
c’est le même agneau (l’agneau pascal, symbole 
du Christ) que l’on voit sur les deux tableaux. Ils 
tiennent tous les deux la croix « victorieuse » de 
la résurrection (triomphe de la vie sur la mort).
Mais à gauche (Grünewald), il verse son sang 
dans un calice, tandis qu’à droite (Cranach), il n’y 
a ni sang ni calice

« Christ, 
agneau de 
Dieu »

Jean 1,29.36



L’iconographie de ce Christ 
mort (homme de douleur), 
au Sud (Italie) et au Nord 
(Saxe) de l’Europe est la 
même.

La plaie du côté, d’où sort 
du sang, est clairement 
mise en évidence.

La Réforme rejettera cette 
représentation, comme 
étant non strictement 
biblique (et trop 
« doloriste »). 

Curieusement, c’est 
pourtant un artiste 
luthérien qui a réalisé 
l’image de droite.

Antonello de Messine, Le Christ mort soutenu 
par des anges, vers 1475/78. 74 x 51 cm
Madrid, musée du Prado

Lucas Cranach l’A., partie centrale de l’autel de Georg des Bärtigen,  1534, 

cathédrale de Meissen, 



2. Le sang chez quelques Christs contemporains: 
mises en scène et expressions plurielles

▪ Lovis Corinth : le sang expressionniste
▪ Louis Soutter : le sang énigmatique
▪ Joseph Beuys : le sang cathartique 
▪ Renato Guttoso : le sang érotisé et politisé
▪ Antonio Saura  : le sang sémantisé
▪ Arnulf Rainer  : la coulure résurrectionnelle
▪ Sarkis : la plaie touchée et guérie 
▪ Andres Serrano : l’urine changée en sang



Rupture iconographique et théologique 

Le Christ saignant continue d’être représenté dans l’art contemporain, mais d’autres significations sont mises 
en avant. Parmi celles-ci :
• Le sang, c’est la vie humaine, dans sa réalité, dans sa corporéité, dans sa chair [versus l’idéalisme, le 

dualisme corps/esprit].
• Le sang témoigne d’une souffrance, d’une blessure, qui peut-être aussi bien physique que morale ou 

psychique. Il exprime la vérité de la personne dans son existence, dans son combat, dans son 
témoignage, dans sa rébellion, dans sa singularité [versus le conformisme, la tradition].

• Le sang appelle et évoque une ritualité, une action personnelle ou collective, une performance [versus : 
la simple contemplation esthétique]

• L’image n’a plus vocation à illustrer, représenter ou défendre un dogme ou une idée religieuse.
• Les modèles iconographiques traditionnels du Christ mort, en croix ou souffrant ont disparu ; ils ne 

subsistent qu’à l’état de traces, de fragments, de citations que l’on interroge et réinterprète

mais approfondissement sémantique et existentiel



Lovis Corinth (1858-1925)
Le Christ rouge, 1922

129 x 108 cm, huile sur toile
Munich, musée d’art 
moderne

Le sang du Christ inonde le paysage et l’un des 
deux témoins, à moins que ce ne soit le soleil 
rouge, qui dépose ses reflets sur les humains, 
ainsi que sur le ciel et la terre.
Le flanc du Christ est percé par un fusil à 
baïonnette.

Le sang expressionniste

« Dernier peintre naturaliste, Corinth, avant Bacon, a introduit dans 
ses tableaux comme dans son mythe, ce rapport violent entre le sang 
et la carnation ».

M. Zimmermann, Corinth et la chair de la peinture, 2008



Louis Soutter,
(1871-1942)
Crucifixion
1937/1942

Dessin au doigt, encre noire et gouache 
sur papier
682 x 510 mm,
Collection particulière

« Architecte, violoniste, puis peintre, interné 

à l'âge de 52 ans jusqu’à sa mort, il s'est 

affranchi au prix d'une souffrance extrême 

de tous les codes bourgeois, académiques 

et puritains de son époque pour créer un 

univers percutant et énigmatique.

Étiqueté “malade mental” en son temps, il 

est aujourd'hui considéré comme un artiste 

majeur de l'art moderne. » 

(Extraits d’un article de Françoise Boulianne 

Redard.) 



Louis Soutter,
(1871-1942)

Tête de Christ 
couronnée
1939

Dessin au doigt, huile sur 
papier
438 x 573 mm
Claude Berri, Horst Thévoz

Inscription au verso :

 « S/Tête de Christ 
couronné, 1939/Le 
sceau sanglant du 
Darbysme ».



Louis Soutter,
Sang de croix
1937-1942

Dessin au doigt, encre noire et 
huile sur papier,
578 x 440 mm

Inscription recto, haut dr. : 
« Sang de croix »

Musée cantonal des Beaux-Arts, 
Lausanne

Je peins souvent des hommes sur du 
mauvais papier, / Je peins des 
femmes, je peins le Christ, / Adam et 
Eve, Golgotha, / Ce n'est ni beau ni 
correct, c'est exact / Je peins avec de 
l'encre et du sang, je peins vrai. La 
vérité est terrifiante [...] » 

(Extraits de Louis Soutter de Hermann 
Hesse, 1961)



Louis Soutter,

Employées du sang,
1937/42

Dessin au doigt, encre noire et 
gouache sur papier
490 x 648 cm

Inscription recto haut gauche :
« EMPLOyées du sanctuaire 
[barré] / du sang »

Collection privée
Cologny



Sonnenkreuz

1947-48

(1921-

1986)

« La crucifixion est la croix, et la croix du 
Christ est résurrection ; il en est ainsi de 
celle de Joseph Beuys, d’une croix 
témoignant de la fin de la modernité, la 
mort de toutes les traditions, laissant 
engendrer le concept d’art social, d’une 
plastique sociale seule capable de porter 
un regard sur l’avenir, d’accéder à une 
transformation du corps de la société, à la 
constitution d’un autre monde. »

Maurice Blaussyld
(cat. expo Beuys, Paris, Centre Pompidou, 

1994, p. 268)

« Beuys se présente 
au public comme une 
sorte de prophète, 
qui combine 
chamanisme et 
identification 
christique. »

Catherine Grenier 

Le sang
cathartique 

Joseph Beuys



Joseph 
Beuys
Crucifixion
1962-1965

Stuttgart, 
Staatsgalerie

Halbiertes 
Filzkreuz 
mit 
Staubbild 
« Magda »
[moitié de 
croix en 
feutre avec 
une image 
de 
poussière 
« Magda »]
1963

Beuys utilise 
des matériaux 
variés : la 
graisse, la 
terre, le sang, 
le soufre, le 
bois



Joseph Beuys

Der Schwamm [Le cygne],
1948/1968

Craie et huile sur papier
20,1 x 14,7 cm
Lucio Amelio,
Naples



Performance

Kukei, akopee, nein !

Croix brune/coins de graisse/Coins de 

graisse modèle,

 

Présentée le 20 juillet 1964 dans le grand 

auditorium de l’Institut de technologie 

d’Aix-la-Chapelle

Quand la réalité rattrape la fiction : l’artiste, agressé 

au cours de la performance, se présente au public le 

visage ensanglanté en exécutant un double signe 

contradictoire, après avoir été agressé par quelques 

spectateurs furieux



Renato Guttoso, (1912-1987)
Crucifixion, 1940-41, Rome, musée d’art moderne. 2 m x 2m

Le sang érotisé (et politisé)



Guttoso :

« La nudité des personnages n’avait pas vocation à faire scandale. C'était 

ainsi parce que je ne pouvais pas les voir, les fixer en un seul temps : ni 

anciens ni modernes, un conflit de toute une histoire qui nous arrivait. Il 

me paraissait banal de les habiller […]. Mais d'un autre côté, je ne voulais 

pas de soldats habillés en Romains : il fallait que ce soit un tableau, pas 

un mélodrame. Je les ai peint nus pour les éloigner d'une fixation 

temporelle : c’est, j’ai envie de dire, une tragédie d'aujourd'hui, les justes 

persécutés sont une chose qui nous concerne, surtout aujourd’hui [NB : 

on est en 1941 !]. En arrière-plan du tableau se trouve le paysage d'une 

ville bombardée : le cataclysme qui a suivi la mort du Christ a été 

transposé dans la ville détruite par les bombes. […] Je voulais recouvrir la 

figure du Christ parce que je ne savais pas comment le faire, je n’avais 

pas d’idée claire, je voulais simplement montrer un homme torturé, rien 

d’autre ». 

Enrico Crispoldi (a cura di), Guttoso, crucifissione,
Roma, Academia editrice, 1970, 222 pages

On pourrait retrouver quelques allusions au 
Guernica de Picasso



L’artiste allie dans ses installations le néon, la 

vidéo, la photographie, l’aquarelle et divers 

matériaux comme le verre, l’eau, le lait... Elles se 

recomposent comme les images d’un 

kaléidoscope et nous placent dans un réseau 

inépuisable de liens, jouant de toutes les échelles 

et de toutes les dimensions. Les images des 

fragments du corps radiographiés sont 

préalablement imprimées sur des feuilles 

blanches grandeur nature, raison pour laquelle 

elles sont bleutées.

Sarkis a recherché la confrontation directe avec 

Grünewald. Pour ce faire, il a rejoint le projet Objet 

non standard  (ONS) du laboratoire de l’École 

nationale supérieure d’art de Paris-Cergy entre 

2011 et 2013. Ce projet a été imaginé pour 

proposer de nouvelles voies d’entrée dans les 

œuvres et brouiller les frontières de l’art et de la 

science. Spécialisé dans l’étude des images, ce 

laboratoire réalise les examens radiographiques 

des œuvres, fournissant ainsi des informations 

cruciales pour comprendre leur genèse, 

permettant de retrouver des strates cachées, 
révélant les esquisses sous la peinture, les 
repentirs, les restaurations anciennes ou plus 

récentes mais aussi pour proposer les conditions 
optimales de leur conservation.

SARKIS (né en 1938), Au commencement, le toucher (2006). Installation présentée 
en trois lieux, au FRAC Alsace et à la chapelle St-Quinrin de Célestat, et au musée 
Unterlinden à Colmar.
6 panneau-vidéos de l’installation, présentant la main droite, la main gauche, le 
visage, les plaies du côté et les pieds.

Sarkis : La plaie touchée et guérie





Les mains de Sarkis interviennent ensuite au-dessus de ces images : dans un premier temps, ses mains « nettoient » le 

corps avec du lait puis, dans un second temps, il dépose l’empreinte de ses doigts à l’aquarelle, couleur miel, sur les 

plaies comme pour les panser, les soigner, les apaiser. C’est la succession de ses gestes qui est enregistrée sur les 

vidéos. Les éléments choisis par l’artiste pour intervenir sur ces images ne sont bien entendu pas dénués de symbolique. 
Ils interviennent comme une plus-value servant à la compréhension du geste artistique



Sylvie Barnay, Art de la mémoire et modernité médiévale : le cas de Sarkis, (5 volumes)
Habilitation à Diriger des Recherches, Paris, EHESS 

A propos des vidéos, Au commencement, le toucher, de Sarkis (vol. 3) :

p. 321. : 
« Le titre même de l’installation suggère un parallélisme entre la dimension haptique et la dimension optique. Elle fait en effet référence 
aux sens du toucher, de la vue, selon le sens des verbes grec (haptomai = « je touche ») et latin (video = « je vois »). Au sens exact du 
terme, la série vient donc toucher ses spectateurs par la vision. […]. L’art progresse de l’haptique à l’optique, l’œil touchant les sens. Sorte 
de vision rapprochée, elle permet au regard de palper l’objet, de se laisser investir par lui, de s’y promener, de s’y perdre. Elle définit un 
espace rapporté au modèle du tissus « strié » et pas « lisse » ou sans profondeur visuelle. Les vidéos de Sarkis invitent à entrer dans un 
espace strié, tel un tissu du monde […] Sarkis confie en effet avoir voulu travailler sur « la peau de la peinture », en s’aidant d’outils 
propres au XXIe siècle. Par l’image des rayons X, l’image de Sarkis colle ainsi à la peau de l’image de Grünewald au point de la pénétrer de 
l’intérieur. Par ce procédé, ces deux images se ressemblent par le toucher ou par le contact, comme on dirait d’un moule ou d’un moulage 
qu’ils se ressemblent tout en étant parfaitement différents ». 

p. 235 : « La main de l’artiste apparaît. Elle verse du lait sur l’image pour la nourrir. Elle dépose ses empreintes imprégnées d’aquarelle 
jaune miel sur chacune des plaies […]. Le lait semble alors comme jaillir d’abord figuralement de l’image vidéo par le biais du procédé 
filmique en mouvement, tel un jet. Cette conversation entre Sarkis et Grünewald fait d’elle-même jaillir pour ainsi dire plastiquement la 
puissance du nom du Christ qui est onction (en grec, Christos = celui qui est oint), sous la forme d’une onction de lait. L’image de 
projection de la vidéo enduite de lait prend ainsi la forme d’une image en mouvement invitant à ce que l’œil opère le travail de révélation 
du «négatif ». De même qu’un négatif photographique donne naissance à l’image révélée par impression du papier, le «négatif » du Christ 
de Grünewald se révèle en quelque sorte en positif par l’opération du travail filmique. Telle une image de révélation, il offre encore à 
regarder l’admirable compréhension plastique et figurale de l’image d’un artiste médiéval par un artiste contemporain »



Antonio Saura (1930-1998)
Grande crucifixion en rouge 
et noir,

1963

195 x 243 cm
Rotterdam,
Musée Boymans-van-Beuningen

Le sang 
contestataire



Carte postale de la crucifixion de 
Velázquez, surpeinte par l’artiste
1977
Collection de l’ artiste

Antonio Saura
(1930-1988)

L’artiste dit avoir été très 
marqué par ces deux 
crucifixions, qu’il oppose 
(malgré leurs ressemblances) : 
l’une (Velázquez) traduisant 
une atmosphère calme et 
apaisée, l’autre (Grünewald), 
montrant un homme torturé, 
les traits défigurés par la 
souffrance et les blessures



Crucifixion noire et rouge, 1963



Antonio Saura
Crucifixion, 1967
Huile sur toile
195 x 159 cm
Collection privée



Arnulf Rainer (né en 1929) 

Weinkruzifix, [crucifix-vin] 1957, retravaillé en 1978.
168 x 103 cm.
Réalisé à l’origine pour une chapelle d’étudiants en Autriche. 
L’artiste a dû reprendre le tableau suite à de nombreuses 
protestations. 

Il se trouve aujourd’hui à la Tate Modern de Londres

La coulure 
résurrectionnelle

Rainer retourne le symbolisme 
(comme il recouvre les tableaux) : ce 
n’est plus le vin qui devient sang 
mais le sang qui devient vin



Arnulf Rainer

Kreuz mit blauem 
Anchlag 
[Croix avec quelque 
chose en bleu qui se 
heurte], 
1988.

165 x 104 cm 
Huile sur bois, entouré 
d’aluminium

Cathédrale 
St Eberhard, 
Stuttgart

Le geste artistique de Rainer :
«Übermalung » (surpeinture)
« créaturation » (Itzack Golderg)
« Palimpseste » (P-L Rinuy)

La « dialectique complémentaire de Rainer : 
Recouvrements - dévoilement
Exubérance - ascèse
Auslöschung  [extinction, effacement] - 
Inkarnation



Arnulf Rainer,
Totenübermalung
[Surpeinture de 
morts ]
1981/91

Craies à l’huile sur 
photo sur bois
62 x 50,5 cm
Galerie m,
Bochum

Christus mit Wunde und Kranz, 1980
Fusain et craie grasse noire, sur photo
56 x 46 cm
Propriété de l’auteur



Fingermalerei-

Kreuzübermalung 

[Peinture aux doigts-

croix recouverte ], 

1987.

150 x 80 cm

technique mixte collée sur 

carton photographique collé 

sur carton plume,

 Freising, musée diocésain de 

la cathédrale

Arnulf Rainer :
« Je tente, avec mes ajouts, 
de rendre aux images ce 
qu’elles ont perdu : leur 
mystère »



Selbstbegräbnis, 
oder Christusleid, 

Christusfreud, 
[Auto-enterrement, 

ou la souffrance 
du Christ, la joie 
du Christ]

1969/1975, La Haye,
Gemeentemuseum

Kruzification 

(craie sur photo), 1973,
Coll. part.

Arnulf 
Rainer





Andres Serrano,  
Immersion-Piss Christ, 
1987

152 x 101 cm.

Du sang ou de l’urine ?
D’une part l’artiste travaille sur tous les liquides du 
corps humain : sang, urine, sperme ; d’autre part, le 
fond rouge de la photographie associé au crucifié, 
évoque beaucoup plus le sang que l’urine.



Piss-Christ, vandalisé le 17 avril 2011 à Avignon, par un individu muni 
d’un marteau, lors de son exposition dans le cadre de l’exposition « Je 
crois aux miracles », organisée par la Collection Lambert.

Andres Serrano, 
devant son œuvre 
vandalisée une 
première fois à la 
National Gallery of 
Victoria à 
Melbourne en 
1997.

David Douyère, Stéphane Dufour, Gaspard Salatko, « Destins d’urine sacrée. De l’enjeu 
des circulations médiatiques à propos de Piss Christ, d’Andres Sarrano », in :
Jérôme Cottin (éd.), Le Christ réenvisagé. Variations photographiques contemporaines,
Gollion (CH), Infolio, 2016, pp. 173-190. 



Andres Serrano, 
Descent, 2023 
Acrylique, pastels à 
l’huile et techniques 
mixtes sur vinyle, 
101,6 x 76,2 cm 

“Mes œuvres ne reflètent pas 
le monde d’aujourd’hui, elles 
reflètent mon monde et pour 
un artiste, c’est tout ce qui 
compte.” (Flyer)

Galerie Nathalie 
Obadia, Paris

« J’ai été très heureux que 
l’Église comprenne que je suis 
un artiste chrétien et que je ne 
suis pas un artiste 
blasphématoire. Je suis juste 
un artiste »

On retrouve les 
deux couleurs, 
le jaune et le 
rouge, dans 
cette création, 
exposée 
actuellement à 
Paris.



3. Deux exemples actuels

• Pierre-Elie Blondiaux
• Makis Yalenios



Pierre-Elie Blondiaux

Le fils de cet étudiant en théologie, artiste autodidacte, se dit 
sataniste.



L’artiste autodidacte 
a été exposé au LaM 
de Lille métropole
(musée d’art 
contemporain, d’art 
moderne et d’art 
brut)





Ce qui relie en effet les travaux exposés ici, c’est qu’ils mettent en lumière et/ou en scène la 

blessure. Ce n’est pas tant l’urgence de sa cicatrisation qui m’importe, ni la sublimation à tout prix 

de la douleur qui en découle. La place centrale qu’occupe ici la blessure est traversée et définie par 

des questions autres : Ces blessures, comment interrogent-t-elles le monde des apparences ?

J’ai tenté de regarder ces déchirures, fêlures, stigmates, vides et absences comme à la fois « des 

blessures de sang et de lumière », expression que Richard Brunck de Freundeck emploie pour 

décrire la façon dont Grünewald peint le corps lacéré, affecté, martyrisé du Christ. 

Dans le projet « Plaie sois et or », cette injonction d’être à la fois « plaie » et « or », je la mets en résonnance avec 

l’iconographie de la Passion, tout particulièrement avec la représentation du corps du Christ sur la prédelle du retable 

d’Issenheim de Matthias Grünewald. Le peintre y approche, par la représentation du Christ défiguré, violenté, non pas la 

souffrance de l’Homme-Dieu mais la souffrance humaine, dimension qui explique aussi en partie mon intérêt pour travailler 

avec la prédelle dans ce projet.

A l’origine de celui-ci, en 2018, j’ai tiré des fils d’or, tels des traits d’union, entre d’un côté les stigmates et de l’autre côté un 

tissu de soie. Ces fils d’or émanent-ils miraculeusement des nombreuses plaies du corps et répareront-ils une étoffe chatoyante 

effilochée, abîmée ? Les fils de cette étoffe se précipitent-ils en se déliant pour aller cicatriser ces plaies encore ouvertes ? Le 

rapport de causalité entre les éléments, les pôles demeure énigmatique, ambigu, donc ouvert.

Makis Yalenios : Plaie Sois et or (Installation, Strasbourg, été 2022










	Diapositive 1 Le sang des Christs contemporains
	Diapositive 2 1. Le sang christique représenté dans l’art (des siècles passés) exprime essentiellement des débats théologiques
	Diapositive 3
	Diapositive 4
	Diapositive 5
	Diapositive 6
	Diapositive 7
	Diapositive 8 2. Le sang chez quelques Christs contemporains: mises en scène et expressions plurielles
	Diapositive 9 Rupture iconographique et théologique  
	Diapositive 10
	Diapositive 11
	Diapositive 12
	Diapositive 13
	Diapositive 14
	Diapositive 15
	Diapositive 16
	Diapositive 17
	Diapositive 18
	Diapositive 19
	Diapositive 20
	Diapositive 21
	Diapositive 22
	Diapositive 23
	Diapositive 24
	Diapositive 25
	Diapositive 26
	Diapositive 27
	Diapositive 28
	Diapositive 29
	Diapositive 30
	Diapositive 31
	Diapositive 32
	Diapositive 33
	Diapositive 34
	Diapositive 35
	Diapositive 36
	Diapositive 37
	Diapositive 38 3. Deux exemples actuels  
	Diapositive 39
	Diapositive 40
	Diapositive 41
	Diapositive 42
	Diapositive 43
	Diapositive 44
	Diapositive 45
	Diapositive 46

